
1

chapitre 3

Genappe, le 30 novembre 2025



La lettre aux Galates est
- écrite en grec parce que dans toute cette région, même envahie par les 

armées romaines, le grec reste une langue véhiculaire majeure depuis 
l’empire d’Alexandre le Grand

- adressée à des chrétiens qui vivent dans une région du centre de la Turquie 
actuelle, la Galatie, dont le nom rappelle l’origine gauloise des habitants

- rédigée par Paul probablement entre ses 2 premiers voyages missionnaires ; il 
avait visité Antioche de Pisidie, Lystre et Derbes au cours de son 1er  voyage et 
il visitera plus largement la Galatie au cours des 2 suivants ; le récit de ce 
premier voyage dans la région se trouve en Actes 13 et 14.

2

introduction

• écrite en grec
• adressée à des chrétiens du centre de la Turquie actuelle
• rédigée par Paul entre ses 2 premiers voyages missionnaires



- Paul s’est rendu à Antioche de Pisidie où il évangélise dans la synagogue, mais 
ensuite il s’attire les foudres des Juifs, jaloux de l’intérêt qu’il suscite parmi les 
non-Juifs, la même chose se passe à Iconium, et à Lystre

- On peut supposer que les émissaires judéo-chrétiens qui imposent la 
circoncision aux chrétiens non-Juifs mentionnés au début de Actes 15 ont été 
entendus en Galatie

- entrainant ce qui a été appelé la « crise galate »
- qui oblige Paul à recadrer les croyants ainsi mal enseignés : c’est ce que nous 

lisons dans cette lettre. 
- Tout cela est donc antérieur au fameux Concile de Jérusalem mentionné en 

Actes 15.6-21, dont le sujet sera justement le respect de la loi par les non-
judéens.

3

crise galate

1. évangélisation de la Galatie par Paul Actes 13.14 à 14.23

2. visite de la Galatie par des émissaires judéo-
chrétiens

Actes 15.1

3. crise galate

4. rédaction de la lettre aux Galates par Paul

5. concile de Jérusalem sur le respect de la loi par 
les non-judéens

Actes 15.6-21



Dans les 2 premiers chapitres, Paul
- commence par rétablir son autorité comme apôtre envoyé par Jésus-Christ en 

reprenant les éléments particuliers de son appel et de la révélation qui a été la 
sienne

- discrédite l’enseignement des judaïsants en insistant sur le fait que son 
enseignement à lui vient de Dieu

- rappelle son parcours pour insister sur son statut d’apôtre
- rappelle aussi qu’il s’était déjà opposé à l’enseignement judaïsant d’un autre 

apôtre, et non des moindres, Pierre lui-même.

4

chapitres 1 et 2

• rétablit son autorité comme apôtre
• oppose l’enseignement judaïsant avec son enseignement à lui
• rappelle son parcours pour insister sur son statut d’apôtre
• rappelle qu’il s’était déjà opposé à l’enseignement judaïsant
• énonce que la foi justifie, et non la loi



Il énonce

Gal 2.16 : ce n’est pas sur la base des œuvres de la loi que l’homme est déclaré 
juste, mais au moyen de la foi en Jésus-Christ ;

Gal 2.21 : si la justice s’obtient par la loi, alors Christ est mort pour rien.

Mais énoncer une thèse et une anti-thèse pareilles ne suffit pas ; Paul va 
maintenant devoir convaincre et il le fera en avançant l’un après l’autre des 
arguments de nature variée.

5

thèse et antithèse

Gal 2.16
ce n’est pas sur la base des œuvres de la loi que l’homme est 
déclaré juste, mais au moyen de la foi en Jésus-Christ  
Gal 2.21
si la justice s’obtient par la loi, alors Christ est mort pour rien. 



- Le chapitre 3 est le début de l’argumentaire de Paul opposant les rôles de la 
foi et de la loi dans la justification, 

- L’argumentaire s’interrompt à la fin du chapitre pour une courte digression sur 
l’utilité de la loi.

- L’argumentaire reprendra tout à la fin du chapitre 3 et au chapitre 4
- ensuite viendra la partie exhortative de la lettre dans les 2 derniers chapitres.

6

chapitre 3

argument 1 argument de l’expérience

argument 2 argument par l’Ecriture

argument 3 argument d’antériorité

digression utilité de la loi

argument 4 argument de la nouvelle filiation



Paul n’avait déjà pas pris le temps de louer les Galates ou de pointer les raisons 
qu’il aurait eues de se réjouir en eux comme dans d’autres épitres, Arnaud nous 
l’a rappelé ; mais en plus il n’hésite pas à les fustiger. Qui vous a fascinés fait 
écho au chap 1 – tout évangile différent ne vient pas de Christ – et insiste sur une 
volonté des faux enseignants de séduire

7

1. argument de l’expérience

Gal 3.1-5
Galates sans intelligence ! Qui vous a fascinés pour que vous 
n'obéissiez plus à la vérité, vous aux yeux de qui Jésus-Christ a été 
décrit comme crucifié ? Voici seulement ce que je veux apprendre 
de vous : est-ce en pratiquant les œuvres de la loi que vous avez 
reçu l'Esprit ou en écoutant l'Evangile avec foi ? Manquez-vous à ce 
point de bon sens ? Après avoir commencé par l'Esprit, voulez-vous 
maintenant finir par vos propres forces ? Avez-vous tant souffert 
pour rien ? Si du moins c'est pour rien. Celui qui vous accorde 
l'Esprit et qui accomplit des miracles parmi vous le fait-il donc 
parce que vous pratiquez les œuvres de la loi ou parce que vous 
écoutez avec foi ?



Viennent ensuite 4 questions oratoires auxquelles il ne se donne même pas la 
peine de donner les réponses tant elles devraient être évidentes à ses lecteurs : 
elles font appel à ce qu’ils ont vécu, à leur bon sens, à leur expérience.
- Comment avez-vous reçu l’esprit ? On trouve la réponse en Act 13.48-52 : Les 

non-Juifs se réjouissaient en entendant cela (…) ils étaient remplis du Saint-
Esprit – il leur a suffi d’écouter (et d’accepter)

- Voulez-vous finir par vos propres forces ? La réponse se trouve également en 
Act 13.39 : C'est par lui que toute personne qui croit est libérée de toutes les 
fautes dont vous ne pouviez pas être libérés par la loi de Moïse. – s’efforcer 
d’accomplir la loi ne libère pas des fautes 

- Avez-vous tant souffert pour rien ? Ils devaient certainement se souvenir des 
persécutions mentionnées an Act 13.50-51 : Mais les Juifs excitèrent les 
femmes pieuses de la haute société et les personnalités de la ville, ils 
provoquèrent une persécution contre Paul et Barnabas et les chassèrent de 
leur territoire. Paul et Barnabas secouèrent contre eux la poussière de leurs 
pieds et allèrent à Iconium. – on peut bien supposer que la persécution subie 
par les apôtres a dû s’étendre à ceux qui les écoutaient

- Les miracles à cause de la loi ou de la foi ? Ce miracle survenu à Lystre et 
relaté en Act 14.9-10 devait être encore présent dans leurs mémoires : Il 

8

1. argument de l’expérience

Comment avez-vous reçu l’Esprit ? Actes 13.48-52

Voulez-vous finir par vos propres forces ? Actes 13.39

Avez-vous tant souffert pour rien ? Actes 13.50-51

Des miracles à cause de la loi ou de la foi ? Actes 14.9-10



- écoutait Paul parler. Celui-ci fixa les regards sur lui et, voyant qu'il avait la foi 
pour être sauvé, il lui dit d'une voix forte : « Lève-toi droit sur tes pieds ! » Il se 
leva d'un bond et se mit à marcher. – aucune notion d’obéissance à la loi ici 
non-plus

Il n’y a pas de phrase conclusive après ces questions oratoires, mais les 
auditeurs devaient être capables d’en discerner la portée !

8



Les Juifs, et par extension les non-Juifs judaïsants, tiraient une grande fierté 
d’être les descendants d’Abraham ; dans les confrontations entre Jésus et les 
pharisiens, ceux-ci aiment commencer leurs réponses par « Nous sommes la 
descendance d’Abraham » ou « Notre père, c’est Abraham » (Jean 8.30,39). C’est 
donc à dessein que Paul utilise Abraham dans son argumentation.

9

2. argument par l’Ecriture

Gal 3.6-9
Tout comme Abraham eut confiance en Dieu et que cela lui fut 
compté comme justice, reconnaissez donc que ce sont ceux qui 
ont la foi qui sont les fils d'Abraham. Or l'Ecriture prévoyait que Dieu 
considérerait les non-Juifs comme justes sur la base de la foi, et 
elle a d'avance annoncé cette bonne nouvelle à Abraham : Toutes 
les nations seront bénies en toi ! Ainsi ceux qui croient sont bénis 
avec Abraham le croyant.



La citation de Gen 15.6 (Abram eut confiance dans le Seigneur. C’est pourquoi le 
Seigneur le considéra comme juste) est bien antérieure à la loi et même à la 
circoncision (on y reviendra plus tard) ; donc la descendance spirituelle 
d’Abraham sont ceux qui sont animés de la même confiance que lui.

La citation de Gen 12.3 répétée en Gen 18.18 (toutes les nations seront bénies 
en toi) confirme que la bénédiction d’Abraham sera élargie aux non-Juifs

10

2. argument par l’Ecriture

Gen 15.6
Abram eut confiance dans le Seigneur. C’est pourquoi le Seigneur le 
considéra comme juste.
Gen 12.3
Je bénirai ceux qui te béniront et je maudirai ceux qui te maudiront, 
et toutes les familles de la terre seront bénies en toi.
Gen 18.18
Abraham deviendra une nation grande et puissante, et toutes les 
nations de la terre seront bénies en lui.



Dans cette première partie de son argument par l’Ecriture, Paul développe le 
thème de la bénédiction et y associe la foi ; les mots qui reviennent sont avoir 
confiance, avoir la foi, croire, bénis, Abraham le croyant.

11

2. argument par l’Ecriture

Gal 3.6-9
Tout comme Abraham eut confiance en Dieu et que cela lui fut 
compté comme justice, reconnaissez donc que ce sont ceux qui 
ont la foi qui sont les fils d'Abraham. Or l'Ecriture prévoyait que Dieu 
considérerait les non-Juifs comme justes sur la base de la foi, et 
elle a d'avance annoncé cette bonne nouvelle à Abraham : Toutes 
les nations seront bénies en toi ! Ainsi ceux qui croient sont bénis 
avec Abraham le croyant.



Retenons cette association de mots.

12

avoir la foi
avoir confiance

croire
bénédiction



13

2. argument par l’Ecriture

Gal 3.10-14
En effet tous ceux qui dépendent des œuvres de la loi sont sous la 
malédiction, car il est écrit : Maudit soit tout homme qui ne reste 
pas fidèle à tout ce qui est écrit dans le livre de la loi pour le mettre 
en pratique. De plus, il est évident que personne n'est déclaré juste 
devant Dieu dans le cadre de la loi, puisqu'il est dit : Le juste vivra 
par la foi. Or, la loi ne s'appuie pas sur la foi ; elle dit au contraire : 
L'homme qui mettra ces règles en pratique vivra par elles. Christ 
nous a rachetés de la malédiction de la loi en devenant malédiction 
pour nous, puisqu'il est écrit : Tout homme pendu au bois est 
maudit. C'est ainsi qu'en Jésus-Christ la bénédiction d'Abraham 
touche aussi les non-Juifs et que nous recevons par la foi l'Esprit 
qui avait été promis.



Juste après, le ton change et il développe, toujours au moyen de l’Ecriture le 
thème de la malédiction associée à la loi, les mots qui reviennent sont 
malédiction, maudit, œuvres de la loi, mettre en pratique ce qui est écrit.

14

2. argument par l’Ecriture

Gal 3.10-14
En effet tous ceux qui dépendent des œuvres de la loi sont sous la 
malédiction, car il est écrit : Maudit soit tout homme qui ne reste 
pas fidèle à tout ce qui est écrit dans le livre de la loi pour le mettre 
en pratique. De plus, il est évident que personne n'est déclaré juste 
devant Dieu dans le cadre de la loi, puisqu'il est dit : Le juste vivra 
par la foi. Or, la loi ne s'appuie pas sur la foi ; elle dit au contraire : 
L'homme qui mettra ces règles en pratique vivra par elles. Christ 
nous a rachetés de la malédiction de la loi en devenant 
malédiction pour nous, puisqu'il est écrit : Tout homme pendu au 
bois est maudit. C'est ainsi qu'en Jésus-Christ la bénédiction 
d'Abraham touche aussi les non-Juifs et que nous recevons par la 
foi l'Esprit qui avait été promis.



Tout comme la bénédiction était associée à croire, la malédiction est associée à 
faire.

15

œuvres de la loi
mettre en pratique

faire
malédiction

avoir la foi
avoir confiance

croire
bénédiction



Les théologiens s’accordent sur le fait que le texte qui nous occupe est à la fois 
ardu, dense, remarquablement bien construit, et plusieurs discernent dans 
l’argument de Paul des syllogismes (mêmes s’ils sont implicites).
Il s’agit d’un raisonnement logique liant 2 prémisses (ou plus), dont l’une dite 
majeure et l’autre dite mineure, et une conclusion ; une des plus connues est 
celle-ci :
- Tous les hommes sont mortels
- Socrate est un homme
- Par conséquent, Socrate est mortel
Il faut noter (et c’est important pour la suite) qu’une des prémisses peut ne pas 
être exprimée lorsqu’elle est évidente, on parle de syllogisme implicite. Dans 
notre exemple, on pourrait retirer la prémisse mineure puisqu’il est évident que 
Socrate est un homme tout en maintenant la force de l’argument.

16

syllogisme

prémisse majeure prémisse mineure conclusion

Tous les hommes sont 
mortels

Socrate est un homme Socrate est mortel



On doit cette forme de logique à Aristote, philosophe grec vivant plus de 300 ans 
avant Paul. Il a abordé la plupart des domaines de la connaissance de son 
époque et a formalisé des principes de logique comme outils pour faire 
progresser les sciences (au sens le plus large). C’est donc à cette logique que 
Paul fait appel dans son argumentaire destiné à convaincre les Galates.

17

Aristote

384 – 322 AC
philosophe grec
a abordé la plupart des 
domaines de la connaissance 
de son époque
a formalisé des principes de 
logique comme outils pour faire 
progresser les sciences



On peut découper ce texte en 3 syllogismes dont la prémisse majeure est 
chaque fois une citation de l’Ancien Testament
1er syllogisme
- Deut 27.26 menace de malédiction tous ceux qui ne respectent pas la loi : 

Maudit soit celui qui ne ratifie pas les paroles de cette loi pour les mettre en 
pratique !

- Personne ne respecte la loi parfaitement – implicite 
- Par conséquent, tous ceux qui dépendent des œuvres de la loi sont sous la 

malédiction
On peut se demander pourquoi Paul ne mentionne pas la 2ème prémisse, et 
même si Paul se trouve lui-même irréprochable en regard de la loi (Phil 3.6), 
l’objectif de Paul n’est pas de présenter la loi comme un moyen alternatif à celui 
de la foi, mais de convaincre que se confier dans les œuvres de la loi ne peut que 
mener à la malédiction ce qui est renforcé dans les versets suivants.
2ème syllogisme
- Hab 2.4 établit que le juste vivre par la foi : Le juste vivra par sa foi
- Lev 18.56 précise que la loi ne s’appuie pas sur la foi puisqu’elle demande de 

suivre les commandements : Vous respecterez mes prescriptions et mes 
règles. L'homme qui les mettra en pratique vivra par elles.

18

3 syllogismes

Deut 27.26 menace de 
malédiction ceux qui ne 
respectent pas la loi

Personne ne respecte la 
loi parfaitement

Tous ceux qui dépendent 
des œuvres de la loi sont 
sous la malédiction

Hab 2.4 établit que le 
juste vivra par la foi

La loi ne s’appuie pas sur 
la foi mais sur le respect 
des règles (Lev 18.5)

Personne n’est déclaré 
juste devant Dieu dans le 
cadre de la loi

Deut 21.23 établit que 
tout homme pendu au 
bois est maudit

Christ a été pendu au 
bois

Christ nous a racheté de 
la malédiction de la loi 
en devenant malédiction 
pour nous



- Par conséquent, personne n’est déclaré juste devant Dieu dans le cadre de la 
loi

Après avoir établi sans équivoque le lien entre les œuvres de la loi et la 
malédiction, et l’incompatibilité entre la foi et la loi, il présente Christ devenu 
malédiction pour que nous soyons par le moyen de la foi justifiés devant Dieu.
3ème syllogisme
- Deut 21.23 établit que tout homme pendu au bois est maudit : Celui qui est 

pendu au bois est maudit
- Christ a été pendu au bois – implicite 
- Par conséquent, Christ nous a racheté de la malédiction de la loi en devenant 

malédiction pour nous
On peut à nouveau se demander pourquoi Paul ne mentionne pas la 2ème 
prémisse, de plus le texte de Deut 21 mentionne plus spécifiquement le fait de 
laisser un supplicié mort pendu ce qui n’est justement pas arrivé lors de la 
crucifixion de Jésus puisque Joseph d’Arimathée est allé demander à Pilate de 
pouvoir ensevelir le corps de Jésus.

Ce n’est sans doute pas la seule manière de comprendre finement toutes les 
subtilités de ce texte au sujet duquel des théologiens très instruits ont eux-
mêmes des explications différentes mais je pense en tout cas ne rien dire qui 
soit contraire au sens du texte lorsqu’on l’aborde avec sincérité.

18



19

3. argument d’antériorité

Gal 3.15-18
Frères et sœurs – je parle ici selon les règles humaines – quand un 
testament est établi par un homme, personne ne peut l'annuler ni 
lui ajouter quelque chose. Or les promesses ont été faites à 
Abraham et à sa descendance. Il n'est pas dit : « et aux 
descendances », comme s'il s'agissait de plusieurs, mais c'est 
d'une seule qu'il s'agit : à ta descendance, c'est-à-dire à Christ. 
Voici ce que je veux dire : un testament que Dieu a établi, la loi 
survenue 430 ans plus tard ne peut l'annuler et rendre ainsi la 
promesse sans effet. En effet, si l'héritage venait de la loi, il ne 
viendrait plus de la promesse, or c'est par une promesse que Dieu a 
accordé sa grâce à Abraham.



Quoi de plus logique : la promesse faite à Abraham 430 ans avant la loi ne peut 
être annulée par la loi, et son exécution ne peut pas être modifiée par elle ; et 
inversement, si l’héritage était obtenu par l’application de la loi, cela signifierait 
que la promesse était sans effet, or c’était une promesse de Dieu.

L’autre notion que Paul introduit ici est l’identification de la descendance 
d’Abraham à Christ, introduisant ainsi celui par qui la bénédiction à Abraham 
pourrait s’étendre à toutes les nations.

20

3. argument d’antériorité

promesse loi héritage



Parenthèse au sujet de ces 430 ans
Plusieurs périodes sont mentionnées dans ce contexte :
- 400 ans : Gen 15.13 (cité en Act 7.6) : ta semence séjournera dans un pays qui 

n’est pas le sien, et ils l’asserviront et l’opprimeront pendant 400 ans
- 4 générations : Gen 15.16 : et en la quatrième génération ils reviendront ici.
- 430 ans : Ex 12.40 (cité en Gal 3.17) : l’habitation des fils d’Israël, qui avaient 

habité en Egypte, fut de 430 ans (JND)

Je ne sais pas si on peut prendre cette durée au pied de la lettre car plusieurs 
questions se posent et les avis des commentateurs divergent, néanmoins :
- Ex. 12.40 parle des fils d’Israël et de l’Egypte, or il s’est déjà écoulé de 

nombreuses années entre la promesse faite à Abraham et l’arrivée de Jacob et 
ses fils en Egypte : Jacob a 130 ans quand il arrive en Egypte, Isaac a 60 ans 
lorsque Jacob est né, Abraham a reçu la promesse 25 ans avant la naissance 
d’Isaac, donc 215 ans – mais peut-être faut-il comprendre comme certains le 
défendent que ces années ne « comptent » pas parce que la  promesse est 
réitérée à Isaac et Jacob, et que ces 3 patriarches sont régulièrement 
considérés ensemble ; ou alors au contraire qu’elles comptent, et que les 430 
années sont, comme le dit Paul, l’intervalle entre la promesse faite à Abraham 

21

430 ans

Gen 15.13 (cité en Act 7.6)
Ta semence séjournera dans un pays qui n’est pas le sien, et ils 
l’asserviront et l’opprimeront pendant 400 ans. 
Gen 15.16
et en la quatrième génération ils reviendront ici.
Ex 12.40 (cité en Gal 3.17)
L’habitation des fils d’Israël, qui avaient habité en Egypte, fut de 430 
ans.



- et la loi, d’ailleurs la traduction Darby place « qui avait habité en Egypte » en 
incise montrant donc que les 430 ans ne sont pas la durée de l’exil en Egypte

- Gen 15.13 mentionne 400 ans d’oppression, s’il y a déjà plus de 200 ans entre 
la promesse et l’entrée de Jacob en Egypte, peut-être faut-il comprendre que 
l’oppression de la descendance d’Abraham a commencé bien avant l’Egypte 
(on peut citer la moquerie d’Ismaël à l’égard de son frère, l’exploitation de 
Jacob par Laban, Joseph vendu comme esclave), et donc une trentaine 
d’années après la promesse

- Gen 15.16 mentionne 4 générations, ce qu’on retrouve dans la généalogie de 
Moïse (fils de Amram, fils de Kehath, fils de Levi, fils de Jacob)

Mais ça ne change rien à l’argument d’antériorité, et Paul cite le texte qui faisait 
référence à ce moment-là.

21



Ayant maintenant de 3 manières différents montré que ce ce n’est pas la loi qui 
justifie, Paul prend le temps de répondre à la question qu’un auditeur attentif 
pourrait poser : Mais alors à quoi a servi la loi ?

22

utilité de la loi
Gal 3.19-25
Pourquoi donc la loi ? Elle a été ajoutée ensuite à cause des 
transgressions, jusqu'à ce que vienne la descendance à qui la promesse 
avait été faite ; elle a été promulguée par des anges, au moyen d'un 
médiateur. Un médiateur n'intervient pas quand il y a une seule partie, or 
là, Dieu est seul.
La loi est-elle donc contre les promesses de Dieu ? Certainement pas ! Si 
une loi qui puisse procurer la vie avait été donnée, la justice viendrait 
réellement de la loi. Mais l'Ecriture a déclaré le monde entier prisonnier 
du péché afin que ce qui avait été promis soit accordé par la foi en Jésus-
Christ à ceux qui croient. Avant que la foi vienne, nous étions prisonniers 
sous la garde de la loi en vue de la foi qui devait être révélée. Ainsi la loi a 
été le guide chargé de nous conduire à Christ afin que nous soyons 
déclarés justes sur la base de la foi. Depuis que la foi est venue, nous ne 
sommes plus soumis à ce guide.



Ce sujet de la place de la loi dans les enseignements de Paul n’est pas un sujet 
facile et Paul lui-même met en garde les croyants à ce sujet en Tite 3, et il met en 
garde les enseignants avec sévérité en 1 Tim 1.
Après avoir lu cela, peut-être vaut-il mieux se taire, mais je vais quand même 
partager avec vous quelques réflexions glanées lors de lectures. C’est en effet un 
sujet important car une mauvaise compréhension de la relation entre la foi et la 
loi peut mener à une distorsion de l’une, de l’autre ou des deux.

23

utilité de la loi

Tite 3.9
Mais les folles spéculations, les généalogies, les disputes, les 
conflits relatifs à la loi, évite-les, car ils sont nuisibles et sans 
valeur. 
1 Tim 1.7
Ils veulent être des professeurs de la loi, mais ils ne comprennent 
rien à ce qu'ils disent, ni à ce qu'ils affirment avec assurance. 



Lorsque nous avons exploré l’épitre de Jacques, nous avons été amenés à 
considérer les tensions qui avaient eu lieu à l’époque de l’Eglise primitive entre 
Jacques et Paul et qui avaient été à l’origine du concile de Jérusalem. Mais il faut 
noter que ce concile n’a pas encore eu lieu quand Paul écrit aux Galates. 
Ces tensions ont existé plus tard dans l’histoire de l’Eglise lorsque Luther 
s’oppose au clergé catholique, l’un utilisant les écrits de Paul pour exclure le 
salut de toute autre chose que la grâce de Dieu et la foi de l’homme, et l’autre 
utilisant l’épitre de Jacques pour justifier les indulgences et promouvoir en 
quelque sorte le salut par l’argent. 
Même au sein de la branche protestante du christianisme on peut noter 
différentes compréhensions de l’enseignement de Paul au sujet de la loi. Pour 
les Luthériens, Paul soutient que la loi ne sert qu’à démontrer notre besoin d’être 
sauvés ; pour les Réformés, l’enseignement de Paul est que si le salut est par la 
grâce, une fois sauvés nous sommes soumis à la loi morale ; selon une nouvelle 
perspective au sujet de Paul, le problème n’est pas le salut par la foi ou les 
œuvres mais une opposition de Paul 

24

utilité de la loi



Il n’est pas étonnant que tout en cherchant honnêtement à comprendre 
l’enseignement de Paul les croyants soient divisés à ce sujet ; lisons par exemple 
deux passages de l’épitre aux Romains dans le même chapitre 7 :

Rom 7.6 : Mais maintenant nous avons été libérés de la loi, car nous sommes 
morts à ce qui nous retenait prisonniers, de sorte que nous servons sous le 
régime nouveau de l'Esprit et non sous le régime périmé de la loi écrite.
Rom 7.12 : Ainsi donc, la loi est sainte, et le commandement est saint, juste et 
bon.

Brian Rosner, théologien australien spécialisé dans l’enseignement de Paul 
propose de concilier les différentes déclarations de Paul au sujet de la loi en les 
plaçant dans la démarche intellectuelle suivante :
- Paul rejette de la loi en tant que loi qui offre aux Juifs l’illusion qu’ils puissent 

vivre grâce à l’application stricte de tous les commandements, c’est le sens 
de ce passage de Gal 3 : la loi était là, elle était bonne, mais c’est une époque 
révolue

- Paul remplace la loi par quelque chose de nouveau, la foi, ce qu’on retrouve 
dans ce passage de Rom 7.6

25

utilité de la loi

Rom 7.6
Mais maintenant nous avons été libérés de la loi, (…) et non sous le 
régime périmé de la loi écrite.
Rom 7.12
Ainsi donc, la loi est sainte, et le commandement est saint, juste et bon. 

• Paul rejette la loi en tant que moyen d’être justifié
• Paul remplace la loi par la foi
• Paul réapproprie la loi 

• comme prophétie
• comme code de conduite



- Paul enfin propose une réappropriation de la loi comme prophétie et comme 
code de conduite, ce qu’on retrouve dans ce passage de Rom 7.12

25



De cette manière on peut retrouver une certaine cohérence dans les différents 
enseignements de Paul au sujet de la loi, y compris dans notre lettre aux 
Galates :
- Le rejet de la loi en tant que moyen pour être justifié (dans notre passage)
- Le remplacement de la loi par la foi (dans différentes portions de la lettre aux 

Galates notamment au v. 25 : depuis que la foi est venue…
- La réappropriation de la loi

- comme prophétie (nous verrons la fois prochaine comment l’histoire 
de Sara et Agar est utilisé par Paul) ou

- comme code de conduite (avec Gal 5.14 où Paul résume la loi à « Tu 
aimeras ton prochain comme toi-même »)

26

Paul et la loi
Rejet Remplacement Réappropriation

Gal 3.23-25
Nous étions prisonniers 
sous la garde de la loi (…) 
nous ne sommes plus 
soumis à ce guide

Gal 2.5,14
(…) afin que la vérité de 
l’évangile demeure avec 
vous
Ils ne marchaient pas droit 
selon la vérité de l’évangile
Gal 3.25
Depuis que la foi est venue
Gal 5.18
Si vous êtes conduits par 
l’Esprit, vous n’êtes pas sous 
la loi
Gal 6.2
Accomplissez la loi du Christ

Gal 4.21-31
Utilisation de l’histoire de 
Sara et Agar pour mettre en 
évidence les 2 alliances, la 
loi et la liberté en Christ et 
les 2 Jérusalem
Gal 5.14
Toute la loi est accomplie en 
une seule parole : « Tu 
aimeras ton prochain 
comme toi-même ».



Reprenons ce passage :
- D’abord, la loi n’était pas là au début de la relation de Dieu avec le patriarche 

Abraham,
- elle a été ajoutée plus tard pour une seule raison : mettre en lumière nos 

transgression, un peu comme un alcootest met en lumière une alcoolémie 
punissable.

- Ensuite elle a été transmise au peuple par Moïse, médiateur, de manière 
contractuelle, il y avait deux parties, Dieu et le peuple, liées par des 
engagements réciproques ; mais maintenant il n’y a plus de médiateur, tout 
vient de Dieu.

- Maintenant que la loi a démontré que le monde entier est prisonnier du 
péché, c’est la foi qui permet d’être au bénéfice de la promesse. Ce 
raisonnement montre une imbrication de la loi et de la foi dans 
l’accomplissement de la promesse de Dieu, la loi rendant la foi nécessaire par 
son incapacité à rendre l’homme juste,

- et la loi conduisant à Christ qui rend juste par la foi.

Ayant replacé la loi dans son contexte, Paul conclut que comme la loi a accompli 
son objectif de guider vers Christ, les chrétiens n’y sont plus soumis.

27

utilité de la loi

• la loi n’existait pas au début de la relation de Dieu avec Abraham
• la loi est ajoutée après pour mettre en lumière les transgressions
• la loi a été transmise au peuple par Moïse
• elle a démontré que le monde entier est prisonnier du péché
• elle conduit à Christ qui rend juste par la foi



Après cette digression, Paul reprend l’argumentaire :

28

4. argument de la nouvelle filiation

Gal 3.26-29
Vous êtes tous fils de Dieu par la foi en Jésus-Christ ; en effet, vous 
tous qui avez été baptisés en Christ, vous vous êtes revêtus de 
Christ. Il n'y a plus ni Juif ni non-Juif, il n'y a plus ni esclave ni libre, il 
n'y a plus ni homme ni femme, car vous êtes tous un en Jésus-
Christ. Si vous appartenez à Christ, vous êtes donc la descendance 
d'Abraham vous êtes héritiers conformément à la promesse.



- Paul présente ici un nouvel argument : la foi donne à chacun de nous une 
nouvelle relation à Dieu : une relation de fils, cette relation qui nous fait dire 
comme nous le chantons parfois « Abba, Père ». Et, petite parenthèse, notons 
bien la suite des paroles de ce cantique : en vertu de cette nouvelle filiation, 
nous demandons dans cette prière « je veux être à toi », « je veux te soumettre 
ma volonté », « je veux rester près de toi » … pas pour gagner le salut, pas pour 
être justifié, mais en vertu de cette nouvelle relation filiale offerte par Dieu.

- Paul évoque aussi le baptême en Christ, ce moyen d’identification à Christ 
dans sa mort et sa résurrection, présenté comme un vêtement. Ce n’est plus 
Christ vit en moi, comme Arnaud nous l’a rappelé le mois dernier, pour diriger 
ma vie, mais Christ comme un vêtement sur moi et qui est la manière dont 
Dieu me voit.

- Et ce vêtement, Christ, dont je suis revêtu, est le même que celui de mes 
frères et sœurs. Paul cite ici les grandes catégories de la société :

- Juifs et non-Juifs,
- esclaves et hommes libres,
- hommes et femmes,
- bref l’humanité entière, quelles qu’en soient les divisions que l’homme 

y fait.

29

4. argument de la nouvelle filiation

• nouvelle relation à Dieu
• baptisé en Christ
• vêtu de Christ

• Juif ou non-Juif
• esclave ou homme libre
• homme ou femme



Cela me fait penser à ces écoles où l’uniforme est encore d’usage : cet uniforme 
fait disparaitre les différences de classe ou d’origine pour placer tous les élèves 
dans l’unique relation qu’ils ont tous avec l’école. 

30



Paul ne place plus les chrétiens parmi les Juifs uniquement,
- n’empêchant pas ceux-ci de respecter la tradition,
- mais ne demande certainement pas aux chrétiens non-Juifs de devenir des 

prosélytes.

Il sort totalement de cette dualité Juifs-non-Juifs en faisant de ceux qui ont la foi 
les enfants de Dieu, héritiers spirituels d’Abraham et bénéficiaires de la 
promesse.

Cet argument est détaillé dans les premiers versets du chapitre 4 avec 
notamment une illustration de ce que signifie devenir pleinement fils avec tous 
les privilèges qui en découlent, mais ce sera pour le mois de janvier.

31

4. argument de la nouvelle filiation

• nouvelle relation avec Dieu
• baptisé en Christ
• vêtu de Christ

• Juif ou prosélyte : ne les empêchant pas de respecter la tradition…
• non-Juif : ne les obligeant pas à s’y soumettre…



Paul a donc avancé un à un les arguments suivants pour convaincre les Galates : 
il a
- fait appel à l’expérience de ses destinataires : Manquez-vous à ce point de 

bon sens ?
- fait référence à des textes de l’ancien testament en faisant appel au sens 

logique de ses auditeurs : L’Ecriture prévoyait que Dieu considérerait les non-
Juifs comme justes sur base de la foi

- fait appel au principe d’antériorité : Un testament que Dieu a établi, la loi 
(survenue plus tard) ne peut l’annuler et rendre la promesse sans effet.

- et enfin, après une digression sur l’utilité de la loi : La loi a été le guide chargé 
de nous conduire à Christ.

- fait référence à la nouvelle filiation de ceux qui ont la foi : Vous êtes tous fils de 
Dieu par la foi en Jésus-Christ

Et ceci pour recadrer les croyants de la région et rappeler que l’homme n’est pas 
justifié devant Dieu en vertu des œuvres de la loi, mais au moyen de la foi en 
Jésus-Christ et que la conséquence d’une justification par la loi serait que Christ 
est mort pour rien.

32

chapitre 3

expérience Manquez-vous à ce point de bon sens ?

Ecriture L’Ecriture prévoyait que Dieu considérerait les non-Juifs 
comme justes sur base de la foi.

antériorité Un testament que Dieu a établi, la loi (survenue plus tard) 
ne peut l’annuler et rendre la promesse sans effet.

utilité de la loi La loi a été le guide chargé de nous conduire à Christ.

nouvelle filiation Vous êtes tous fils de Dieu par la foi en Jésus-Christ


